

## Pakistan Journal of Qur'anic Studies

ISSN Print: 2958-9177, ISSN Online: 2958-9185

Vol: 2, Issue: 1, January – June 2023, Page No. 58-75

Journal homepage: <a href="https://journals.iub.edu.pk/index.php/pjqs">https://journals.iub.edu.pk/index.php/pjqs</a>

Issue: <a href="https://journals.iub.edu.pk/index.php/pjqs/issue/view/141">https://journals.iub.edu.pk/index.php/pjqs/issue/view/141</a>

Link: <a href="https://journals.iub.edu.pk/index.php/pjqs/article/view/2137">https://journals.iub.edu.pk/index.php/pjqs/article/view/2137</a>

DOI: <a href="https://doi.org/10.52461/pjqs.v2i1.2137">https://doi.org/10.52461/pjqs.v2i1.2137</a>

Publisher: Department of Qur'anic Studies, the Islamia

University of Bahawalpur, Pakistan





Title A Cricital Study of the Motives and Suspicions of the

**Denial of Prophethood of the Hindu Sect Brahma** 

**Author (s):** Muhammad Ahsan Ali

Faculty Member, Heritage International College, Hasilpur, Bahawalpur. Email: ma5859574@gmail.com

**Received on:** 15 March, 2023 **Accepted on:** 20 June, 2023 **Published on:** 30 June, 2023

Citation: Muhammad Ahsan Ali. 2023. "A Cricital Study of the

Motives and Suspicions of the Denial of Prophethood of the Hindu Sect Brahma". Pakistan Journal of Qur'ānic

Studies 2(1):59-76.

Attribution 4.0 International License

https://doi.org/10.52461/pjqs.v2i1.2137.

**Publisher:** The Islamia University of Bahawalpur, Pakistan.



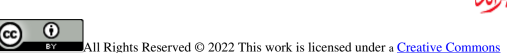
### **ACADEMIA**











## ہندو فرقہ براہمہ کے انکار نبوت کے محرکات وشبہات کا تنقیدی مطالعہ

### A Cricital Study of the Motives and Suspicions of the Denial of Prophethood of the Hindu Sect Brahma

Muhammad Ahsan Ali
Faculty Member, Heritage International College, Hasilpur, Bahawalpur.
Email: ma5859574@gmail.com

#### Abstract

The mission of Prophet Muhammad (peace be upon him) is universal. In 2019, a Hindu scholar wrote a book called Kalki Avatar and Muhammad Sahib, in which he proved that the last leader is Muhammad, peace be upon him, from the Vedas and Hindu religious texts. Proved that there is a concept of prophethood in Hinduism and there is also a mention of Muhammad (peace be upon him). How Muhammad Mustafa (peace be upon him) can be meant. This article has been prepared to remove these complaints.

The second period of Hinduism is called the period of Brahman. Starting from 800 BC to 300 BC, this period lasted. Brahmin declared himself the best. Where there were changes in the teachings of the Vedas, there was also a significant change in the concept of prophethood and Risalat. Brahmin denied the prophethood of his religious supremacy because in that case his supremacy would have been preserved. Perhaps there is no concept of prophethood in it, but the fact is that there is a concept of this prophethood

The purpose of this paper is to make it clear that it is not far-fetched that our Leader Muhammad (peace be upon him) is meant by Kalki avatar. Denial of prophethood in Hinduism was replaced by the concept of avatar after some reform movements. Then the element of deity was added to avatar. In the commandments of Prophethood, there is moderation, there is equality, there is brotherhood, but the outdated system created by Brahman took the form of a humanistic system. Hinduism tried to keep its members together in different ways, but this religion got divided into different branches due to differences in ways of attaining salvation, rather these branches got separate religious identities.

**Keywords:** Muhammad (PBUH), prophethood, Kalki Avatar, Hinduism, Brahman.

### موضوع كاتعارف:

اس میں کوئی شک نہیں کہ انسانی تہذیب کے ارتقاء کے عناصر میں تصور نبوت اہم عضر ہے ہندو مذہب میں انکار نبوت مخصوص طبقات کی طرف سے پھیلا۔ ہندو تہذیب ذاتی طور پر نبوت کونہ صرف تسلیم کرتی ہے بلکہ نبوت کو انسانوں اور انسانیت کے لیے ضروری سمجھتی ہے۔

ہندی تہذیب میں انکار نبوت مخصوص لوگوں سے شروع ہوااس کے مخصوص محرکات تھے جن محرکات نے پچھ مفروضات کو جنم دیا اور اس طرح ان مفروضات سے شبہات پیدا ہوتے گئے نتیج میں کئی متضاد چیزیں سامنے آئیں پچھ نے نبوت کا تصور ہی بدل دیا جبکہ کچھ نے کچھ انبیاء کا قرار کیا تو کچھ نے مطلقاً انکار کر دیا۔

اسلامی علم الکلام کی کتب میں ایک قدیم ہندو فرقہ "البراہمہ" کا تذکرہ ملتاہے جسے بر ہمن کہاجا تاہے جو بعد میں بزعم خویش ایک اعلٰی ذات اور بلندر تبہ افراد کا گروہ بن گیالیکن بیہ گروہ ابتداء میں ایک فرقہ ہی تھابیہ فرقہ تصورِ نبوت کے حوالے سے چار گروہوں میں تقسیم ہو گیا۔

1۔ او تار؛ یہ نظر یہ نبوت کی مسخ کی ہوئی شکل ہے لیکن علامہ اعظمی کے نزدیک یہ گروہ مطلق نبوت کا انکاری نہیں بلکہ نبوت کے مفہوم کو نظریہ او تار سے تعبیر کر تاہے۔ <sup>1</sup>

2\_ دوسر اگروہ صرف حضرت آ دم علیہ السلام اور حضرت ابر اہیم علیہ السلام کی نبوت کا قائل ہے۔

3۔ تیسر اگروہ صرف حضرت ابراہیم علیہ السلام کی نبوت کا قائل ہے۔

4۔ بیر گروہ مطلقاً نبوت کا انکاری ہے ان کے نزدیک نبی کاوجود ایک محال امر ہے۔

اس مقاله کو مندرجه ذیل مباحث پر تقسیم کیا گیاہے:

- 1. البراہمہ کا تعارف
- 2. البراہمہ کے انکار نبوت کے محرکات
  - 3. انکار نبوت کے اثرات
  - 4. البراہمہ کے شبہات کے جوابات

اضياءالرحمن اعظمي، ف**صول في اديان الهند ( مد**ينه منوره: دارا بخاري للنشر والتوزيع، 1997ء)، 103-

- ہندی تہذیب میں اثبات نبوت کا اسلام سے تعلق
  - 6. نبي كريم مَثَّالِثَيْنَمُ كي عالمگير نبوت

### البراہمه كاتعارف:

براہمہ کایہ دعویٰ ہے کہ وہ اپنے معبود کے منہ سے پیداہوئے ہیں یہ لوگ خاص کر شر افت کے شعبے پر براجمان ہوں گے یعنی شعبہ تعلیم سے، شعبہ قضاء سے اور کہانت سے وابستہ ہوں گے اور مذہب کی تشریحات کا شعبہ انہی کے سپر دہو گایہ اللہ تعالی کی بر گزیدہ مخلوق ہے اور یہ درجہ الوہیت تک پنچی ہوئی ہے۔ "البراهمة وهم الذین خلقهم الاله براهما من فمه منهم المعلم والکاهن والقاضی ولهم یلجا الجمیع فی حالات الزواج والوفاۃ ولا یجوز تقدیم القربین الا فی حضرتہم"<sup>2</sup>

"ہندو مذہب کاروحانی ستون بر ہمن پر ہی استوار ہے بلکہ بر ہمن کو ہندو مذہب میں مرکزیت حاصل ہے ویدوں کی تلاوت، تشر سے کا اختیار براہمہ کو حاصل ہو تاہے۔ براہمہ کا فلسفہ آٹھویں صدی قبل مسیح معرض وجود میں آیا جبکہ ان کو یہ گمان ہوا کہ ان کی طبیعت میں عضر الوہیت موجود ہے۔ پانچ صدیوں تک یہ فلسفہ مختلف مباحث کا شکار رہا بالاخر تیسری صدی قبل مسیح منوشاستر میں قانون کے طور پر درج کر دیا گیا"

علامہ ابن حزم نے بر ہمن کو ہندؤوں کا ایک قبیلہ قرار دیا یہ ہندؤوں کے اشر اف کی جماعت ہے اور ان کا یہ دعویٰ ہے کہ وہ بر ہمی ایک قدیم فارسی النسل باد شاہ کی اولا دمیں سے ہیں۔

ان کی علامت میہ ہے کہ وہ ایک سرخی اور زر دی سے ملا ہوا دھاگہ اس طرح باند ھتے ہیں جیسے گلے میں تلوار لؤکائی جاتی ہے۔

"البراهمة وهم قبيلة بالهند فيهم اشراف الهند ويقولون انهم من ولد برهمى ملك من ملوكهم قديم ولهم علامة ينفردون بها وهى خيوط ملونة بحمرة وصفرة يتقلدونها تقلد السيوف"4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>مانع، جبني وغيره ، **الموصوعة المبيسرة في الاديان** (رياض: دارالندوه العالمي ، ط: 2500/1(2-

دمنو، منووهر م شاستر، مترجم: ارشدرازی (لامور: نگارشات پبلشر ز، 2007ء) باب: 2، ق 44، ص 46۔

ابن حزم على بن احمد اندلسي، الف**صل في الملل (بيروت: دارا لكتب العلميه، 1979ء)، 2**: 70-

یہاں بیات بھی قابل غورہے کہ ان کوبراہمہ کہا کیوں جاتاہے؟

تواس بارے میں تین قول ہیں۔

ایک قول میہ ہے کہ بیہ خود کو حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرف منسوب کرتے ہیں اس لیے ان کو ابراہیمی کہاجا تا ہے۔الف تخفیف کی وجہ سے حذف ہو گیا۔

> دوسرا قول یہ ہے کہ یہ براہم فلسفی کی طرف منسوب ہیں جس نے مطلقاً انکار نبوت کا فلسفہ قائم کیا تھا۔ تیسرا قول ہیہ ہے کہ یہ بر ہمی باد شاہ کی طرف منسوب ہیں اس لیے اس فرقہ کوبراہمی کہاجا تا ہے۔

علامہ شہر ستانی کہتے ہیں کہ ان کو حضرت سیرنا ابراہیم علیہ السلام کی طرف منسوب کرنا غلطی ہے اس پر شہر ستانی دلیل ہید دیتے ہیں کہ یہ لوگ تو مطلق نبوت کے منکر ہیں انکار نبوت ہی ان کا خاصہ ہے یہ بھلا کس طرح حضرت ابراہیم علیہ دلیل مید دیتے ہیں کہ مید لوگ و منسوب ہو سکتے ہیں ؟

"من يظن انهم سموا براهمة لانتسابهم الى ابراهيم عليه السلام وذلك خطا فان هؤلاء هم المخصوصون بنفى النبوات اصلا و رأسا فكيف يقولون بابراهيم عليه السلام" 5

اگر علامہ شہر ستانی کی صرف یہی دلیل ہے تو اس میں ابھی مزید غور و فکر کرنے کی ضرورت ہے۔ کیونکہ سارے براہمہ مطلقاً نبوت کے انکاری نہیں۔

مزیدید کہ پچھ نے صرف حضرت ابراہیم علیہ السلام اور پچھ نے صرف حضرت ابراہیم اور حضرت آدم علیہ السلام کو نبیت کہ پچھ نے صرف حضرت ابراہیم علیہ السلام کی نبوت کو ماننا اس بات کی مانالہذا شہر ستانی کا اس کو خطا کہنا تحقیق کے خلاف ہے بلکہ بعض براہمہ کا حضرت ابراہیم علیہ السلام کی نبوت کو ماننے ہیں اور خود کو انہی کی طرف منسوب کرتے ہیں اس سے یہ قطعاً لازم نہیں آتا کہ براہمہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے امتی ہوں یا آپ کی نسل سے ہوں کیونکہ انتساب کی متعدد وجوہ ہیں لہذا جب تک کوئی صر ترج ہوت نہیں۔

یہاں پیہ بات جاننا بھی ضروری ہے کہ مطلقاً انکار نبوت براہمہ کا ابتدائی نظریہ نہیں بلکہ منو شاستر کے مطابق جب بر ہمن کو اعلیٰ وار فع تسلیم کر لیا گیا تو تو تب ہی ہیہ نظریہ ان سے بندر تج ثابت ہوا۔ جس سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ براہمہ کا انکار

<sup>5</sup>محد بن عبد الكريم شهرستاني، الملل والنحل (بيروت: دارالمعرفه، 1404هـ)، 249: 249.

نبوت خودان کے فلسفہ کی فکر کا نتیجہ نہیں بلکہ یہ یونانی فلسفہ یعنی مشائین ،رواقیہ اور ارسطو کے فلسفہ کا انعکاس ہے۔ شہر ستانی کی عبارت بھی اسی کی طرف اشارہ کر رہی ہے اور برجمن کے اس نظریے کا ارتقاء بھی اسی پر دلالت کر تا ہے کیونکہ یہ نظریہ مذکورہ فلسفہ ہی کا پر توہے۔

"فمن الفلاسفة حكماء الهند من البراهمة لا يقولون بالنبوات اصلا ومنهم حكماء الغرب ومنهم حكماء الروم وهم منقسمون الى القدماء الذين هم اساطين الحكمة والى المتاخرين منهم وهم المشاؤون واصحاب الرواق واصحاب ارسطا طاليس" 6

اسی دور میں سنسکرت زبان کو بھی ترتیب دیا گیا، مذہبی تبدیلیاں بھی اسی دور میں ہوئیں، مجوسی مذہب سے مستعار ویاس جی کی وید کو بھی خوش دلی سے قبول کر لیا گیا۔

حافظ شارق سليم لكھتے ہيں:

"عقائد کے اعتبار سے اس دور میں عوام الناس کے ذہنوں کو بونانی فلفے نے اپنی گرفت میں رکھاہوا تھا فلسفیانہ کتابیں مثلاً اپنشد بھی اسی دور کا تحفہ ہے"<sup>7</sup>

اس عبارت سے یہ واضح ہورہاہے کہ براہمہ کا یہ فلسفہ یونانی فلسفے سے لیا گیاہے اگر چہ ہندی فلسفہ کی تاریخ زیادہ قدیم ہے ہاں ان کا فلسفہ او تارخو دانہی کی افتر اء ہے۔البیرونی، قلقشندی اور علامہ شہر ستانی بھی اسی نظر یے کے حامی ہیں کہ براہمہ کا نظریہ انکارِ نبوت یونانی فلسفے کی مرہون منت ہے۔

### البراہمہ کے انکار نبوت کے محرکات:

براہمہ کے انکار نبوت کے پیچھے کئی عوامل کار فرماتھے جن کو سبجھنے کے لیے سب سے پہلے برہمن کے انفرادی، اشٹنائی حقوق سمجھناضر وری ہیں۔

1 - برہمن جیسی اعلیٰ مخلوق کوئی نہیں۔

2۔وہ برہمہ کے منہ سے پیدا ہوئے۔

3۔وہ صرف مذہبی کتابوں کا (وید اور شاستر ) پر چار کرنے کے لیے پید اہوا۔

<sup>6</sup> ايضاً، 1:109\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> حافظ محمد شارق، مندود هرم اور اسلام كا تقابلي مطالعه، 41 ـ

4۔ دنیامیں جو کچھ بھی ہے بر ہمن کاہی ہے کیونکہ وہ اعلیٰ مخلوق ہیں۔

5۔جوبر ہمن رگ وید کا حافظ ہوا گروہ ساری دنیا کوبر باد کر دے تواسے کوئی گناہ نہیں۔

6۔ برہمن کا دشمن گمر اہ ہے۔

7۔جوبر ہمن کی توہین کر تاہے وہ یا تال کے نرک (جہنم) میں گر تاہے۔۔

8-نرک (جہنم) بناہی اس کے لیے ہے جوہر ہمن کوسوال کرنے پر بھی محروم کر دے۔

9۔ بر ہمن کسی شودر کو مار ڈالے تواس پر کوئی گناہ نہیں بلکہ صرف کفارہ ہو گاوہ بھی اتناجو کسی چھپکلی، چوہے، نیولے یا

سانپ مارنے کا ہوتاہے۔

10۔ شودر کی نجات کی ایک ہی صورت ہے کہ وہ بر ہمن کی خدمت کرے۔

11-راجه کسی بر ہمن کو قتل نہ کرے خواہ اس نے کوئی بھی جرم کیا ہو۔

12۔ بر ہمن ہر حال میں سچاہے اس سے تبھی حلف نہیں لیا جائے گا، شودر کا ہاتھ اور پاؤں کاٹ دیا جائے جب وہ انہیں کسی بر ہمن پر چلائے، اگر شو در بر ہمن کے بر ابر بیٹھ جائے تواس کا چو تڑ داغ دیا جائے "8

یہ جتنے انفرادی حقوق اور استثناءات لکھے گئے ہیں یہ منو شاستر ا، منو دھر م شاستر ، منو سمرتی ، ایتھر وید سے انتھے کیے گئے ہیں اس سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ یہ استثناءات اور ان کا تفوق مفروضہ نہیں حقیقت ہے۔اب رہا یہ سوال کہ البراہمہ نے انکار نبوت کاعقیدہ کیوں اپنایا؟

تواس کے یہ محر کات تھے:

1-اینے مذہب کو منسو خیت سے بحانا۔

2۔ ہر نئی دعوت چاہے وہ کتنی عظیم ہی کیوں نہ ہواس کے اثرات کو اپنی مذہبی برتری اور اجارہ داری سے رو کنا۔

3۔وطن پر ستی کا نظریہ بھی ان عوامل میں سے بہت اہم ہے۔

4۔ معاشی تفوق بھی ان عوامل میں سے تھا کیونکہ جب آریائی قوم گنگا اور جمنا کے قریب آبیٹے تو انہیں یہ احساس ہوا کہ ہمیں معاشی برتری کے لیے اپنا تفوق قائم کرنا ہوگا اس لئے انہوں نے پہلے مذہب کی تعلیمات میں تحریف کی پھر ان

<sup>8</sup> امير حمزه، ا**نسانيت كا قاتل هندود هرم** (لاهور: دار الصفه پېليكيشنز، 1988ء)، 25-

تعلیمات کا پر چار کیا اس کے بعد سارے حقوق و فرائض بغیر کسی حکمت و مصلحت کا لحاظ کیے مذہب کے سپر د کر دیے اور پھر مذہب پر اپنا تفوق وبر تری جمائے ہوئے تمام خارجی امور کا انکار کر دیا بلکہ ہندومذہب کا نظریہ جمود (غیر تبلیغی ہونا) بھی اسی کے ساتھ منسلک کر دیا گیااور اس طرح کسی نئی دعوت کے اثرات سے بچنے کے لیے انہوں نے بر ہمنی نظریات کا پر چار کیا۔ اگر چہ بر اہمہ کو شروع میں بڑی کامیانی ملی اور وہ کسی حد تک کسی بٹے نظر بے اور نئی دعوت کو روکنے میں کامیاب

الرچ پر اہمہ لوشر وع میں بڑی کامیابی می اور وہ سی حد تک سی نئے لطریے اور بٹی دعوت لورو کئے میں کامیاب ہوئے لیکن بعد میں ہندومذہب ٹوٹ چھوٹ کاشکار ہوااور کئ تحریک چلیں جنہوں نے نئے مذاہب کی شکل اختیار کرلی اور یوں جین مت، بدمت اور سکھ مت معرض وجو د میں آئے جبکہ کچھ اصلاحی تحریکیں چلیں جنہوں نے صدیوں کے جمود اور تعطل کو توڑ دیا۔

ان تحریکوں میں سے پراتھناساج، برہماساخ اور آریہ ساخ نمایاں ہیں گویا ہم کہہ سکتے ہیں کہ ہندو مذہب کی تقسیم در تقسیم کی اصل وجہ وہ فرسودہ، ظالمانہ، استحصالی نظام تھا جس نے انکار نبوت کے ذریعے اپنی قوم پر اپنے تفوق کو بر قرار رکھتے ہوئے حقیقت کے برخلاف ایک فلسفہ تشکیل دیا۔ اور اس طرح اپنی قوم کو کئی حصوں میں تقسیم کر بیٹھے۔ براہمہ نے نبوت کے تمام مناصب تواپنے لیے مختص کر لیے لیکن مقاصد نبوت کا حصول غیر نبی کو کبھی بھی میسر نہیں ہو تا۔

اس لیے ان کی طبقاتی تقسیم کو بھی رد کر دیا گیاان کی اولویت کو بھی قابل اعتبار نہ سمجھا گیا۔ بلکہ 1400 سال میں اس نظر یے نے ہندو مذہب کو سات بڑے حصول میں تقسیم کر دیا ان سات تحریکوں نے اصلاح کی کوشش کی الغرض نجات کے حصول کے طریقوں سے لے کرروزی کے حصول کے طریقوں تک ہر نظریے کی اصلاح کی کوشش کی گئی۔

کسی نے کہا گداگری اختیار کرو، کسی نے ضروریات زندگی کے بہت سے شعبوں پر پابندی لگا دی، کسی نے معاشر تی ضرورت کوجو کہ مدنی الطبع انسان کی خصوصیت تھی وحشت اور رھبانیت سے بدل ڈالا۔

الغرض ایک کے نزدیک جو اصلاح ہے دوسرے کے نزدیک وہ ہی فساد ہے اور ایک تحریک کے نزدیک جو افراط ہے دوسرے گردوہ کے نزدیک وہ ہی اعتدال ہے۔ مختصریہ کہ انکار نبوت کے محرکات وقتی عوامل تھے لیکن اس کے اثرات محدود اور وقتی نہیں تھے۔ ابھی بھی ہندو مذہب ان اصلاحی تحریکوں کا سامنا کر رہاہے اور شاید اسے اس کا سامنا ہمیشہ کرنا پڑے گا۔ کیونکہ مقاصد نبوت میں سے ایک اہم مقصد وحدتِ فکر بھی ہو تاہے۔

### انکار نبوت کے اثرات:

براہمہ کے انکار نبوت کے اثرات اسلام اور ہندو مذہب دونوں پر مرتب ہوئے۔ مخصوص مسلم مکاتب فکر نے نبوت ، عظمت نبوت ، دلا کل نبوت ، احقاق نبوت ، کمالات نبوت میں فکری پستی و کھائی اور دیکھتے ہی دیکھتے مسلمانوں میں یہ مباحث چل پڑیں کہ نبوت کسی کو بھی حاصل ہو سکتی ہے یعنی کسبی ہے ، مافوق الطبعیات امور کی کوئی حیثیت نہیں ، مبجزہ سے حاصل ہونے والا علم ظنی ہوتا ہے ، مبجزہ اور جادو کی حیثیت ایک جیسی ہوسکتی ہے ، دلا کل نبوت امکان کا فائدہ دیتے ہیں تحقق اور یقین کا نہیں۔

یہ مباحث معتزلہ لے کر آئے تھے لیکن علائے متکلمین نے جہاں پر براہمہ کا تذکرہ کیا وہیں پر معتزلہ کی رئیس ابو اسحاق ابراہیم بن سیار المعروف نظام معتزلی کا بھی ذکر کیا۔ یہ بندہ براہمہ کے انکار نبوت کے مؤقف کو پیند کر تا تھااسی وجہ سے اعجاز قران کی اکثر اقسام کامنکر تھاساتھ ساتھ معجزات کا بھی منکر تھا۔

"ابراهيم بن سيار النظام وكان في الاصل على دين البراهمة $^{9}$ 

انظام معتزلی کوبراہمہ کابیہ مؤقف بہت پیند تھااس لیے کئی محققین نے نظام کے اس مؤقف کوبڑی تفصیل اور اہتمام کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

"اعجب بقول البراهمة بابطال النبوات ولذلك انكر اعجاز القران وما روى من معجزات الرسول صلى الله عليه وسلم"10

معتزلہ ایک ایسافرقہ تھا جس نے اسلام میں با قاعدہ فلسفہ کی ابتداء کی معتزلہ مختلف فلسفے پڑھنے کے شوقین تھے اس وجہ سے معتزلہ مختلف فلسفوں سے متاثر بھی نظر آتے ہیں۔

چنانچہ النظام کو براہمہ کا صرف یہی نظریہ ہی پیند نہیں آیا بلکہ اور بھی بہت سارے فلنفے پیند آئے چنانچہ النظام نے مناوقت کے مباحث کا بنیادی نکتہ براہمہ سے ہی حاصل کیا اور براہمہ کے شبہات ہی کو موصوف نے نیار نگ دے کر مباحث نبوت و متعلقات نبوت پر اپنی تشکیکات کے نشر برسائے۔ اسی وجہ سے تیسری صدی کے آخر سے ہی مباحث نبوت کے ضمن میں گئی نئی مباحث نے جنم لیا جس کے اثرات آج تک برابر چلے آرہے ہیں۔ جیسا کہ آج کل معجزاتِ نبوت میں بلاوجہ تاویل کی

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>جهنى، مانع بن حماد وغيره، **الموصوعة الميسرة في الاديان،** 1: 29-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> محمد ابوزير ه، الفرق الاسلاميه (بيروت: داراحياءالتراث العربي، 2011ء)، 3:97-

جاتی ہے یا انکار کیا جاتا ہے۔ یہ تو اسلام پر اس نظریے کے اثرات تھے اب ان اثرات کو بھی سمجھنا چاہیے جو ہندو مذہب پر مرتب ہوئے۔

1- تصور نبوت مسنح ہو گیا جبکہ نظریہ او تارنے اس کی جگہ لے لی۔

2\_ہندومذہب سات مذاہب میں تقشیم ہو گیا۔

3۔ ہندومذ ہب کی مزید مذہبی تقسیم ابھی بھی ممکن ہے۔

4\_ہندومذہب فکری وحدت کھوچکا۔

5\_مسلسل بے اعتد الی ان کا نصیب تھہر احبیبا کہ ہم پہلے ہی واضح کر چکے ہیں۔

6۔ پر انتھنا ساج آریا ساج اور بر اہما ساج تینوں نے توحید پر زور دینے کی کوشش کی تینوں نے ذات پاک کی تقسیم اور بر ہمن کے تفوق کی شدید مخالفت کی۔

جس کاواضح مطلب ہے ہے کہ براہمہ نے جس مقصد کے لیے انکار نبوت کا فلسفہ شروع کیا تھاوہ بری طرح مات کھا گیا کیو نکہ براہمہ کی استعاریت اسی صورت ہی باتی رہ سکتی تھی۔اس لیے صدیوں تک انسانوں کی قربانی ہوتی رہی اور ان کا گوشت کھایا جاتارہا۔انسانیت کی اس قدر تذلیل کی گئی کہ اس کو بنیادی حقوق سے محروم کر دیا گیا۔ شالی علاقہ جات پر بر ہمن اور کھشتری رہیں گئی کہ اس کو بنیادی حقوق سے محروم کر دیا گیا۔ شالی علاقہ جات پر بر ہمن اور کھشتری رہیں گئی کہ اس کو بنیادی حقوق سے محروم کر دیا گیا۔ شالی علاقہ جات پر بر ہمن اور کھشتری رہیں گئی ہوتا کہ نظارے اور خوبصورت مناظر بکثر سے موجود ہیں۔ لنگ کی پوجا کرنا، ستی کی رسم اس جیسی کئی اور بے اعتد الیوں کی بہت بڑی فہرست سے جو کہ خلاف فطرت ،عدل و حکمت ہے۔

منوسمرتی میں ہے:

" ماں باپ کی تمام دولت بڑا بیٹا لے وہ نہ ہو تومیت کا باپ اور بھائی حقد ارہے جو بے اولاد مرے اس کی وراثت کی حق دار صرف ماں ہے نیز عورت وراثت کے حق سے محروم ہے "11

اسی طرح ایسے سزائیں متعارف کروائی گئی ہیں جو کہ بالکل انسانیت سوز ہیں ایسی سزائیں جو کہ وحشیانہ اور غیر فطری و بے انصافی پر مبنی ہیں جیسے پیٹے کاٹنا، کان کاٹنا، ناک کاٹناو غیر ہ۔ (اسلام میں چور کے ہاتھ کا شخے کا مقصد چوری کے آلہ کو ختم کر نا

<sup>102،3:9، 102،3</sup> 

ہے نا کہ عیب لگانا) اسی طرح کھانے پینے میں الیمی چیزیں استعال کرنا جن سے طبیعت سلیمہ اور فطرت صالحہ کو گھن آتی ہے۔ جیسے گائے کے گوبر اورپییثاب کا تقدس ہے اسی طرح زندہ جانور کے اعضاء کاٹ کر کھاناوغیرہ۔

انکار نبوت کے اثرات ہندو تہذیب پر بہت زیادہ مرتب ہوئے۔ الغرض عقل کی علمبر داری سے جن لوگوں نے تہذیب کے تقدس کی کوشش کی وہ بری طرح ناکام رہے۔ اگر ہندو مذہب کی جھولی میں وطن پرستی کا نظریہ نہ ہو تا تو قریب تھا کہ اس کی مزید تقسیم بھی ہو چکی ہوتی کیونکہ عقلی تفوق سے اختلاف کی کثرت ہوتی ہے، نظام میں مزید پیچیدگی ہوتی ہے، اسی طرح بندہ اجسام نافعہ وضارہ کی تمیز بھی نہیں کریا تاجن کو بعد میں وحی درست کرتی ہے۔

مثلاً گوشت کے لیے ذرج ضروری ہے۔ اس طرح زندہ جانور کے اعضاء کاٹ کر کھانے سے کیا خرابی لازم آتی ہے اس طرح انسانیت کے شرف کاسب سے بڑا علمبر دارنبی ہوتا ہے جبکہ آج اگر برہمنی فلسفہ کو دنیا میں رائج کر دیا جائے تو دنیا کے ہر کونے سے اس کے خلاف تحریک اٹھے گی۔ جس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ انکار نبوت کی صورت میں وہ خود الی بے اعتدالیوں میں مبتلا ہوگئے کہ ان کے اپنے بھی ان کے خلاف ہوگئے باوجو داس کے کہ وہ وطن پرستی کی مختلف زنجے روں میں جکڑے ہوئے سے۔ نتیجہ یہ نکلا کہ اس نظام کے خلاف ہر دو تین صدیوں کے بعد منظم طور پر سر اٹھایا گیا اور ایک علیحدہ نظام زندگی ترتیب دیا گیا۔

## براہمہ کے شبہات کا تنقیدی جائزہ:

براہمہ کو شبہات لاحق ہوئے جن کی بنا پر انہوں نے مطلق نبوت اور رسالت کا انکار کر دیا۔ یاد رہے کہ ان کے استدلالات وہی ہیں جو یونانی فلسفہ کے ہیں جن سے یہ معلوم ہو تاہے کہ یہ مؤقف ان کا ذاتی نہیں ہے۔ بہر حال علائے متقد مین و متاخرین مسلسل ان اشکالات و شبہات کوذکر کرتے ہیں ان کے بڑے شبہات مندر جہ ذیل ہیں۔

1۔ نبی جو کچھ لے کر آئے گاوہ عقل میں آنے والی چیز ہو گی تو ہمیں نبی کی ضرورت نہیں ہو گی کیونکہ اس عقلی چیز کا ادراک ہم اپنے عقلِ تام کے ذریعے سے حاصل کرلیں گے لہذا نبی کی ضرورت نہیں ہو گی۔

2۔ اگر نبی غیر معقولی بات لائے گا تو وہ تو ویسے ہی قبول نہیں ہو گی کیونکہ اس صورت میں ہمیں حدِ انسانیت ہی سے نکال دیاجائے گا توہم اس کولے کر جانوروں کے زمرے میں داخل نہیں ہوں گے۔

علمائے اسلام نے عقلی طور پر بہت عمدہ جواب دیے ہیں جن کا خلاصہ سے ہے؛ عقل کافی ہوتی تولوگ مظاہر پر ستی میں مبتلانہ ہوتے۔ عقل کافی ہوتی تولوگ ذات باری تعالیٰ کے منکر نہ ہوتے۔

"عالم غیب تک عقل کی رسائی ہے نہ حواس کی کیونکہ ہر نوع کو معلوم کرنے کے لیے اسی نوع کا ادراک عطاکیا گیاہے جسے مبصرات کے لیے بھر اور مسموعات کے لیے ادراک سمعی۔ انسان کی تگ و دوان دو سے آگے نہ بڑھ سکیاس لیے اس عالم غیب تک رسائی نبوت اور رسالت ہی کی ہوسکتی ہے <sup>12</sup>1 حواس سے حاصل ہونے والا علم عقل سے حاصل ہونے والے علم سے کم ہو تاہے۔جب حواس غلطی کرتے ہیں تو عقل تنبیہ کر تاہے کیونکہ عقل نگران ہے لیکن جب خود عقل ہی غلطی کرے تو کوئی بھی اس کاازالہ نہیں کر سکتا۔حواس محکوم ہیں عقل حاکم ہے لیکن یہی حاکم شہوت سے مغلوب ہو کر غلطی کر تاہے اگر عقل غلطی نہ کرتی توسارے عقلاء کا اتفاق ہو تالیکن ہم دیکھتے ہیں کہ سب سے زیادہ اختلاف ہے ہی عقلاء میں تو کس طرح مطلقاً عقل کو ہرچیز پر حاکم بنایا جاسکتا ہے۔ عقل کی حاکمیت کے لیے پہلے چند مقدمے ثابت کر ناضر وری ہیں ور نہ مطلقاً عقل کی حاکمیت ثابت نہیں کی جاسکتی۔ تمام لو گوں کے پاس برابر عقل ہو، تمام لو گوں کے عقل کامر تبہ ایک ہو، عقل پر خارجی عوامل اثر انداز نہ ہوں، ہر ایک کی عقل آفات سے صحیح سلامت ہو، ہر ایک کی عقل پر ضعف طاری نہ ہو، ہر اد ذیٰ، اعلیٰ کی عقل کو جاتم مانا جائے، پھر غبی کے بتائے گئے قوانین، فسادیوں کی عقلی دلیلوں کومان کر انہیں قانون کی حیثیت دی جائے، پھر بر اہمہ کا تفوق کیوں، ماقی ذاتیں کس دلیل سے عقل میں کم ہیں،اگر ہاقی لوگ عقل میں کم ہوئے توان کے لیے نبوت لازم ہوئی۔ ہاقی ذاتوں کی عقول میں کمی عقلی دلیل سے معلوم ہوئی تو یہ خلاف مفروضہ لازم ہے۔ کیونکہ گھشتری حکومت چلاتے ہیں توان کو عقلی تدابیر کی براہمہ سے زیادہ ضرورت لاحق ہوتی ہے۔الغرض ان کی حاکمیت عقل کی دلیل حواس پر تو ٹھیک ہے لیکن نبوت ووحی پر کسی طرح بھی ٹھیک نہیں ہے۔

علائے اسلام نے عقل کی اہمیت، عقل کی مرکزیت اور عقل کی حاکمیت کو تسلیم کیا ہے لیکن اس کو ہر غلطی سے محفوظ نہیں مانا، ہر ایک کے لیے تام نہیں مانا، نبوت اپنے دائرے میں وحدت پیدا کرتی ہے جبکہ عقلیت اپنے دائرے میں افتراق پیدا کرتی ہے۔ نبوت غلطی سے محفوظ ہوتی ہے عقل غلطی سے محفوظ نہیں ہوتی عقل کے قواعد تمام حالات پر منطبق نہیں ہوتے لیکن نبوت کے قواعد منطبق ہوتے ہیں عقل کے ضابطوں میں استقر اء کو دیکھاجا تا ہے جبکہ وحی میں ایسانہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ ہندومذا ہب پر ہمیشہ تفریق اور تقسیم کے اثرات غالب رہے۔ نبی وہی باتیں لاتا ہے جس کا عقل کے ذریعے سے

اسيداحد سعيد كاظمى، مقالات كاظمى (ملتان: كاظمى كتب خانه، 2007ء)، 1: 11-

ادراک کیاجاسکتاہے لیکن اس عقل کوغفلت کے پر دے ڈھانپ لیتے ہیں رسول ان غفلت کے پر دوں کو دور کرکے قوم کو تنبیہ کر تاہے اس لیے رسول کا آنااللہ تعالی کی طرف ہے ایک احسان ہو تاہے۔

اگر عقل کافی ہو تا تواتن صدیاں گزرنے کے بعد عقلاء اب جاکر ایجاد ات پر قادر نہ ہوتے۔ حالا نکہ دنیاوی ایجاد ات کے بغیر تو گزار اہے لیکن جس مقصد کے لیے انسان کو بنایا گیا اگر اس تک اس کی رسائی نہیں ہے تواس کا بے مقصد ہونالازم آتا ہے۔

(3) نبی کی شریعت میں فتیج چیزیں ہوتی ہیں اس لیے نبوت اور شریعت قبیحات کا مجموعہ ہیں اللہ تعالی حکیم ہے اور حکیم فتیج کا حکم نہیں دیتا۔

"ومن شبههم قالوا نرى في هذه الشرائع امور مستقبحة بالعقل مثل ذبح البهائم وغيرها والحكيم لا يامر بالفواحش وفها امور يمنع منها العقل وهو الانحناء في الركوع والانكباب على الوجه في السجود وخلع الثياب في الاحرام والمثى بين الجبلين في السعى ورمى الحجار وغير ذلك واذا كان في جملة الشرائع مثل هذه الاشياء والعقل ينكر علمنا انه لا اصل له"<sup>13</sup>

اور مختلف شریعتوں میں پچھ ایسے امور ہوتے ہیں جن کو عقل فتیج سمجھتی ہے۔ مثلا جانوروں کو ذیح کرناوغیر ہ اور حکیم فواحش کا حکم نہیں دیتا۔ نیز شریعتوں میں ایسے امور بھی ہوتے ہیں جن سے عقل رو کتی ہے جیسے رکوع میں جھکنا ہے اور سجد بے میں پیشانی کو زمین پر رکھ دینا ہے اور احرام میں کپڑے اتار ناہے اور سعی کرتے ہوئے دو پہاڑوں کے در میان چلنا ہے اور رمی کرنا ہے۔ تمام شریعتوں میں ایسی چیزیں ہوتی ہیں اور عقل ان کا انکار کرتی ہے۔ تو ہم نے جان لیا کہ شریعت کی کوئی اصل نہیں ہے۔

جہاں تک ذی کا تعلق ہے توبر اہمنا دور میں انسانوں کو ذی کیا جاتار ہااس دور کی جو سز ائیں ہیں جن میں ناک، کان کاٹنا وغیر ہ۔ اسی طرح شودر کے بارے میں جو سز ائیں ہیں وہ اس سے بھی بدتر ہیں۔ انسانی دانتوں کی ترتیب اور ہیئت بتاتی ہے کہ انسان عقلی اور فطری طور پر گوشت خور ہے۔ موجو دہ دور کے سائنسد ان بیہ واضح کر چکے کہ جو جانور ذی ہو جائے اس کا گوشت مضر اثرات سے محفوظ ہو جاتا ہے توجب دانتوں کی بناوٹ پر عقلاء ہی اسے گوشت خور قرار دیتے ہیں ساتھ ساتھ ذیج کے اس

<sup>11</sup> ابوسعيد عبد الرحمن بن محمر، الغنية في اصول الدين (بيروت: مؤسسة الخدمات، 1987ء) 148: 1-

طریقے کو عقل اور سائنس کے نزدیک معتبر مانا جاتا ہے تو یہ فتیج کیسے ہوا۔ پھر اگر کہا جائے کہ سبزیوں پر اکتفاء کیا جائے تو اب عقلاء ہی یہ کہتے ہیں کہ بچدوں اور سبزیوں کو توڑے جانے اور کائے جانے سے تکلیف ہوتی ہے۔

باقی رہار می اور سعی اور احرام کا پہنا تو عقلاً اس میں قباحت نہیں یہ آزمائش کے طریقے سکھائے جارہے ہوتے ہیں۔

نیز اس میں اطاعت کی پختگی کا جذبہ پیدا کیا جارہ ہوتا ہے۔ براہمہ سے یہاں پریہ سوال کیا جاسکتا ہے کہ اگر کوئی شخص مجنوں ہو

جائے اور پھر وہ کپڑوں اور خوراک کا اہتمام نہ کرے تو آپ اس کے بارے میں کیا کہیں گے ؟ پھریہ بات بھی قابل غور ہے کہ
حضرت آدم علیہ السلام اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کی نبوت کو ثابت کرنا ٹھیک ہے تو باقی انبیاء کی نبوت کو ثابت کرنا کیوں
ٹھیک نہیں ؟ اور اگر ان کی نبوت ثابت کرنے سے محال لازم نہیں آتا تو باقی انبیاء کی نبوت کو ثابت کرنے سے بھی محال لازم نہیں آئے گا۔ پھر ہم ان سے یو چھیں گے کہ کس دلیل کے پیش نظر تم نے ان کی نبوت کو ثابت کیا؟

جو دلیل حضرت آدم علیہ السلام اور حضرت ابر اہیم علیہ السلام کی نبوت پر حجت بنے گی وہی دلیل باقی انبیاء کی نبوت پر بھی حجت بنے گی یہاں یہ بات بھی ذہن میں رکھنی چاہیے کہ بر اہمہ کا نظریہ انکار نبوت یونانی فلسفہ سے ہی لیا گیاہے۔

اس لیے براہمہ نے وہ تمام کاروائیاں کیں جو کہ یونانیوں نے کی تھیں۔مثلاً انبیاء کے اخلاق کو داغدار کرنا، ان کے بارے میں جھوٹی روایات کی تروت کے کرنایہی کام براہمہ نے بھی سر انجام دیا۔ چنانچہ سلیمان علیہ السلام کے بارے میں انہوں نے بہت ساری الیی روایات گھڑ کر پھیلائیں جن کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں۔

بلکہ داؤد علیہ السلام پر اسی طرح کے جھوٹے الزام لگائے گئے جو حضرت سلیمان علیہ السلام پر لگائے گئے۔ جن کا مقصد راجہ مہاراجہ کے ساتھ تشبیہ دے کر ان کے منصبِ نبوت کو داغد ار کرناہے۔

"لو جاز ان يخلف النبى شيطان على صورته ويستنبط في شريعته احكاما فاسده لكان ذلك اخلالا بالنبوه اذا كان يتخيل الناس ذلك في سائر احكام الانبياء حتى لا يتميز حكم النبى من حكم الشيطان فيشكل الامر على المكلفين ولا يتقون امر بعد وهذا بمثابه تقدير خرق العادة على ايدى الكذابين في ادعاء النبوه وهذه الالقية في هذه القصه من دسائس البراهمة في ابطال النبوات"14

(4)اللہ تعالیٰ تحکیم ہے اس کے علم میں بیہ بات ہے کہ جن لو گوں کی طرف میں اس رسول کو بھیج رہاہوں وہ لوگ اس کی تصدیق نہیں کریں گے۔ تواس صورت میں رسول کا بھیجناعبث اور بریکار ہو گا۔

71

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>ابوالحن على بن احمد اموى سبتى، **تنزية الانبياء عمانسب اليهم مثالة الاغياء (بيروت: دارالفكر، 1990ء)، 1: 41-**

جواب: یہ اس صورت میں ہے جب کوئی بھی نبی کی نبوت کی تصدیق نہ کرے لیکن ہم تودیکھتے ہیں کہ ہر نبی کو پچھ نہ پچھ لوگوں نے ضرور مانا ہے۔ اور پچھ نبیوں کو تو بہت سے لوگوں نے مانا ہے تو عبث کیسے ہوگا۔ مزید یہ کہ رسول کی بعثت اتمام جت کے لیے ہو تو عبث لازم نہیں آئے گا۔

(5) اللہ تعالی نے جب انسانیت کو گمر اہی سے ہدایت کی طرف بھیجنا ہے تو اس کے لیے رسول ہی کیوں؟ بلکہ عقل ہی کے ذریعے سے انسان کو ایمان لانے پر مجبور کیاجائے۔

اس کا جواب ہے ہے کہ عقل کو مجبور کرنے سے پھر یہی سوال اٹھتا ہے کیا آج سب لوگوں کی عقل ان کو سید سے راتے کی طرف بلارہی ہے۔ پھر ہے کہ عقل اس وقت ہدایت کی طرف لے جاتی جب اس پر خارجی عوامل اثر انداز نہ ہوتے ہوں۔ اور اگر آپ کہیں کہ خارجی عوامل اثر انداز ہوں ہی نا؟ تواس صورت میں آزمائش اور ابتلاء کا کوئی معنی نہیں رہے گا۔ اگر عقل اضطراری ہر کی کے پاس ہوتی تو کم از کم ساری دنیا تھیم مطلق کو ضرورما نتی ہوتی لیکن ہم یہاں دیکھتے ہیں کہ بہت سارے لوگ الوہیت اور عبودیت کے مشکر ہیں پھر آپ بتائیں آپ کے نزدیک ان کے پیدا کرنے میں کون سی حکمت باقی رہ جائے گی۔ لوگ الوہیت اور عبودیت کے مشکر ہیں پھر آپ بتائیں آپ کے نزدیک ان کے پیدا کرنے میں کون سی حکمت باقی رہ جائے گی۔ پیتا ہو توالیسے شخص کو دوسروں سے بیٹے ممتاز کیا جائے اس کے دعوی کی کس طرح تصدیق کی جائے اس کا جواب ہیہ ہے کہ ہر چیز اپنی جنس کی طرف مانوس ہوتی ہے آگر نبی فرشتہ ہویا کس کے دعوی کی کس طرح تصدیق کی جائے اس کا جواب ہیہ ہے کہ ہر چیز انتیا جو اس کے بیٹا ہو توامت وحشت میں مبتلارہ ہے گی اپنے آپ کو اس کے اخلاق میں ڈھالنے سے عاجز شمجھ گی بلکہ اس کے ساتھ خلوت کی صورت میں بھی وحشت میں مبتلا ہو جائے گی۔ پھر وہ نبی بہت بڑا فرق ہو گا۔ محت میں بازی امت کے لیے کا مل نمونہ نہیں ہو گا۔ کیو نکہ دونوں کے لوازمات، عوارضات میں بہت بڑا فرق ہو گا۔ حق سے ہے کہ براہمہ کا نظر یہ انکار نبوت جب اپنے بنائے ہوئے فلے اصولوں پر پورانہ از اتوانہوں نے نظر یہ انکار نبوت سے صاف انکار ہے لیکن اس فلفے ک کی طرف مائی ہونا شروع کر دیا۔ اگر چی کچھ محتقین کو براہمہ کے نظر یہ انکار نبوت سے صاف انکار ہے لیکن اس فلفے ک

"عقیدہ او تار ویدول سے ثابت نہیں ہے یہ عقیدہ بہت بعد میں وجود میں آیا۔اس کے وجود کے اہم اسباب شخصیت پرستی میں غلواور غیر آریائی مذاہب وافکار کو آریائی افکار و نظریات میں ضم کرناہے۔ایسا لگتاہے کہ یہ عقیدہ بتدر تنج پروان چڑھااور مختلف ادوار میں یہ موجو دہ صورت میں پہنچا۔اسی لیے ان کی تعداد ان کے ناموں اور تاریخ پیدائش میں شدید اختلاف پایاجا تاہے "<sup>15</sup>

اگرچہ نظریہ او تار پر بہت سارے اشکالات وارد ہوتے ہیں لیکن حقیقت میں یہ تصور نبوت کی مسخ کی ہوئی شکل

ہے۔

جو پہلے تفریط کا شکار ہوئی اور اب افراط کا شکارہے۔ نیزیہ نظریہ ویدوں سے ثابت نہیں بلکہ ویدوں اور او تار کے نظریات میں نمایاں تضادہے۔ پھرخو دان او تاروں کی تعداد میں بھی نمایاں اختلاف ہے۔

# مندى تهذيب مين اثباتِ نبوت كااسلام سے تعلق:

جب یہ بات ثابت ہو چکی کہ ویدوں میں نبوت اور رسالت کانہ صرف تذکرہ موجود ہے بلکہ اس کے وجوب کے دلائل بھی موجود ہیں۔ تواس حقیقت کو سمجھنے میں ہمیں آسانی ہوگی کہ کالکی او تار کا اسلام سے کیا تعلق ہے اور کس طرح ہندو مذہب میں اس حقیقت کو چھیایا گیا ہے۔ کالکی او تار اگرچہ افراط کا شکار ہے لیکن اس کا صبح تصور یہی ہے کہ جب براہمہ کے افکار نبوت کا کوئی معنی نہ رہاتو نظر یہ او تار میں شدت اختیار کی گئی، اور اس نظر یہ کو الوہیت سے مرکب مان لیا گیا۔ عقیدہ او تار ہی متحقیدہ او تار میں شدت اختیار کی گئی، اور اس نظر یہ کوالوہیت سے مرکب مان لیا گیا۔ عقیدہ او تار میں شدت اختیار کی گئی، اور ستیہ پر کاش نے ویدوں سے نظریہ رسالت کو ثابت کیا ساتھ ساتھ یہ بھی واضح کیا کہ رسول ایک انسان ہی ہو تا ہے۔

"عصر حاضر کے بعض مفکرین کاخیال ہے کہ عقیدہ او تاررسالت کی مسخ کی ہوئی صورت ہے۔اس رائے کے سب سے بڑے حامی آریہ سان کے بانی دیانند سر سوتی اور ستیہ پر کاش ہیں۔ ستیہ پر کاش نے ویدوں سے اس امر کے دلائل بھی پیش کیے ہیں کہ ویدوں میں رسالت کا تذکرہ موجود ہے۔ آگنن دو تن وری ماہی ہم الّی کورسول منتخب کرتے ہیں۔ ویدک ادب کے قدیم شار حین دو تن کا ترجمہ معبود سے کرتے ہیں لیکن خودوید ہی میں اس کی صراحت ہے کہ اگنی صرف ایک انسان تھے "16

اس سے یہ واضح ہو گیا کہ ہندو مت میں بنیادی طور پر رسالت کا تصور موجود ہے لیکن براہمنا کے دور میں مخصوص مقاصد کے لیے اس کا انکار کیا گیا۔ پھر اصلاحی تحریکوں کے نتیج میں نظریہ او تار کو گھڑ لیا گیا۔ حالا نکہ نظریہ او تار سے اگر

<sup>115</sup> نيس احمد مدنی فلا حی، **نداهب عالم** (لا هور: مکتبه قاسم العلوم)، ص 243\_

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> فلاحي، **مُدابِ عالم**، ص244\_245\_

الوہیت کا عضر غائب کر دیاجائے تو نبوت ورسالت پر اس کا اطلاق درست نظر آتا ہے۔ اور اسی صورت میں کا لکی او تار کا اسلام کے ساتھ گہر اتعلق ہو گابلکہ حقانیت اسلام کی بیہ واضح دلیل ہو گی۔2019ء میں بر ہمن ہندو پنڈت وید پر کاش نے ایک کتاب لکھی اور بیہ موصوف اللہ آباد یونیور سٹی سے منسلک ہیں۔ ان کی کتاب "کا لکی او تار اور محمد صاحب" کے نام سے سامنے آئی جس کے حوالوں کی تصدیق ہندوستان کے آٹھ بڑے پنڈ توں نے گی۔

موصوف نے اپنی تحقیق میں یہ دعویٰ کیا کہ کالی او تار سے مراد نبی آخر الزمان آپ مَنَّالَیْمِ کی ذات ہے کیونکہ ویدوں میں ہے کہ اس کی پیدائش جزیرہ میں ہوگی، اس کی ماں آمنہ ہوگی، کھور اور زیتون استعال کر تاہو گا،صادق وامین ہوگا، اس کا خاندان معزز ہوگا، اس کی طرف قاصد غار میں آئے گا، تیر اندازی گھڑ سواری ،اور تلوار زنی میں مہارت ہوگا۔ موصوف کے نزدیک جب اسے سارے شواہد موجود بیں تو اس سے مراد آپ مَنَّالِیْمِ کی ذات ہے۔ ان حقائق کو تسلیم کر لینے کے بعد ہم اس نتیج پر پہنچ سکتے ہیں کہ ہندو مت میں نظریہ نبوت اور رسالت کی نہ صرف تائید و تصدیق موجود ہے بلکہ ہندو مت میں آپ مَنَّالَیْمِ کی نبوت کے بارے میں بہت سے ایسے نا قابل تردید دلائل موجود ہیں جن کو جھٹلانا ممکن نہیں۔ نہی کریم مَنَّالِیمِ کی عالمگیر نبوت:

جس طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے آپ سَکَالِیْکُوْکُو یعثت کی بشارت دی۔ وَ هُبَشِّرًا بِرَسُوْلِ یَاْتِیْ مِنْ بَعْدِی اسْمُهٔ اَحْمَدُ 17 تو علماء نے انجیل مقدس کے مختلف نسخوں اور با ببل کی مختلف کتب میں اس بشارت کا ثبوت تلاش کیا تواسسے قوم بن اسرائیل پر آپ کے دعوتی عالمگیریت واضح ہوئی اور مسلمانوں کے ایمان میں اضافہ ہوا اور اسی طرح ہندی تہذیب کے مصاور میں آپ سَکُلِیْکُوْکُ کے بعثت کے احوال تلاش کیے جائیں تواسسے یہ واضح ہوجائے گا کہ آپ سَکُلِیْکُوْکُ کی نبوت ور سالت عالمگیر ہے اور آپ سَکُلِیْکُوْکُ کی بعث کے تذکرے دنیا کے تمام بڑے مذاہب میں ثبت ہو جائیں گے تو آپ سَکُلِیْکُوْکُ کی نبوت پر تحقیقی اتفاق کے راستے کھلیں گے جس سے اقوام عالم کو اتمام جمت کا پیغام ہو گا اور مؤمنوں کے لیے ایمان کے اضافے کا ذریعہ ہو گا۔ اور محققین کے لیے دلاکل نبوت کی بہت سی سمتیں واضح ہوں گی۔

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> الصف 61: 6ـ

#### خلاصة البحث:

آپ منگافینظ ساری و نیا کے بی ورسول ہیں آپ منگافینظ کی نبوت ورسالت کی خاص نسل، خاص زبان اور خاص رکھت والوں کے لیے خاص نہیں ہے آپ منگافینظ کی عالمگیر رسالت کے عالمگیر ولا کل منظر عام پہ آنے کا سلسلہ صدیوں سے جاری ہے۔ ہندو مت میں تصور نبوت ورسالت موجود تھا جب ویدوں میں تحریف ہوئی تو یہ نظریہ منے ہوگیا۔ پھر جب براہمہ کی برتری کا دور شروع ہوا تو انہوں نے عقیدہ نبوت ورسالت کا سرے سے انکار کر دیا۔ پھر اسے محال قرار دیا اور فلاسفہ کے نظریہ تقوق عقل کی روشن میں اسے "لایعن" نظریہ قرار دے دیا۔ نبوت کے مقاصد میں سے اہم مقصد معرفت ربانی تھا جو انہیں عاصل نہ ہوا جس کے نتیج میں انہوں نے متعدد معبود مانے آپ کو معبود کا جزء قرار دیا۔ نبوت کے مقاصد میں سے اہم مقصد معرفت ربانی تھا ہو انہیں حاصل نہ ہوا جس کے نتیج میں انہوں نے متعدد معبود مانے آپ کو معبود کا جزء قرار دیا۔ نبوت کے مقاصد میں سے ایک اہم مقصد فکری وحدت ہوتی ہے جس سے یہ لوگ محروم ہو گئے۔ یہ نہ جب چار بڑے حصوں میں تقیم ہو گیا: ہندو مت، جین انہوں نے متعدد کی تقیم ہوگئی۔ نبی سب کے لیے ایک مت، بد مت، سکھ مت۔ اس طرح کئی ذیلی اصلاحی تحریکوں اور فلسفوں میں ہندو مت کی تقیم ہوگئی۔ نبی سب کے لیے ایک اعتد ال مفقود تھا۔ کبیں افراط تو کبیں تفریط نظر آتی۔ براہمہ کے انکار نبوت کے شبہات غیر مسلمہ مفروضوں بر قائم ہیں بلکہ ان کے دعووں میں نضاد ہے۔ کو نکہ ان کا یہ نظر رہے گی ادوار سے گزر کر ہندو فلسفہ میں جگہ بنا تا ہے۔ کا کئی او تار سے محمد رسول اللہ منگاؤینی مراد ہونانہ صرف امکانی امر ہے بلکہ قرائن سے اور ہندونہ ہی ادب سے یہ ایک حقیقت بن چکا ہے جس کی تائید میں مزید شواہد اکتھے ہو سکتے ہیں۔

### سفارشات:

کالکی او تارکی تعیین پر مزید شواہد سامنے لانے چاہیں۔ بلکہ اس عنوان پر ایم۔فل یا پی۔ ایک۔ ڈی کے مقالہ کی اجازت ہونی چاہیں۔ ہندو مذہب کے انکار نبوت کے اسباب وعوامل تلاش کرنے چاہییں۔ ہندو مذہب کے انکار نبوت کے اشرات کا جائزہ لینے کے لیے جغرافیائی اور شاریاتی سطح پر مکالمے،مباحثیں کھی جانی چاہییں۔ تصور نبوت مذاہب عالم کی روشنی میں اس پر نقابلی مقالہ تیار کیا جانا چاہیے۔ براہمہ کے دور میں ہندو مذہبی تعلیمات میں کیا تبدیلیاں رونما ہوئیں اس پر ایک رپورٹ تیارکرنی چاہیے۔ ضرورت نبوت کے جغرافیائی اثرات پر ایک تحقیقی رپورٹ مرتب کی جانی چاہیے۔